
État d’urgence, moment démocratique

Thomas Boccon-Gibod - (Maître de conférences en philosophie du droit, Université Grenoble Alpes)
AOC  média,  26  mars  2021  -  https://aoc.media/analyse/2021/03/25/etat-durgence-moment-
democratique/) 

L’état d’urgence, parce qu’il  pose crûment la question des exceptions aux règles publiques 
ordinaires, est notoirement difficile à appréhender. À l’heure de la défiance et de l’exaspération 
générales,  l’effort  n’en  est  pourtant  que  plus  nécessaire.  Il  pourrait  répondre,  en  outre,  au 
sentiment confus que nous sommes peut-être à un instant décisif, qu’il nous appartient de saisir, et 
dont nous nous demandons (ce qui est sans doute, précisément, le propre de l’urgence) s’il n’est  
pas déjà trop tard pour l’avoir saisi. 

Mais pour ce faire il faut se garder de deux confusions symétriques, l’une qui rabat l’urgence 
sur le tempo économique de l’accélération, l’autre qui l’absolutise en la renvoyant à des autorités 
transcendantes. Cependant, appréhender la portée démocratique de l’urgence doit plutôt conduire 
à redéfinir les contours de la communauté politique. 

Urgence versus accélération

Il y a bien sûr un paradoxe un peu provocateur à émettre l’idée que l’état d’urgence sanitaire, 
qu’on sait si défavorable aux libertés publiques, puisse constituer un moment démocratique. Or de 
fait, la formule « état d’urgence sanitaire » a de quoi désorienter, ne serait-ce que parce que le 
confinement qu’il a servi à déclencher a d’abord constitué un gigantesque ralentissement de nos 
activités. En outre, loin d’avoir été vécu comme une grande pause, ce confinement a suscité une 
fébrilité inouïe, à tous les niveaux de la société, comme de la part des responsables politiques et  
administratifs. Et enfin, si la confusion mentale n’était pas déjà à son comble, elle a encore été  
aggravée par le déni, toujours persistant, de la gravité de la situation. 

S’il  est  difficile  de définir  l’urgence en général,  c’est aussi  que celle-ci  n’est  pas dans les 
choses, mais dans le regard que nous posons sur elles. Dire que des mesures d’urgence doivent 
être prises pour limiter le réchauffement climatique et l’érosion de la biodiversité, ce n’est pas dire 
que  ce  sont  le  Tétras  Lyre  ou l’atmosphère,  qui  l’exigent :  en réalité,  l’urgence nous  renvoie 
essentiellement à nous-même. Elle constitue une obligation brusque et immédiate : une obligation, 
car elle  s’adresse à nos volontés ;  brusque,  car  elle  répond à une sollicitation extérieure,  non 
voulue ; immédiate, parce qu’elle impose de s’en préoccuper sans délai. Par conséquent, elle nous 
impose également de réordonner nos priorités, ce qui lui confère, en outre, un caractère absolu  
(elle nous fait relativiser tout ce que nous avions prévu). 

Pour comprendre la teneur politique de l’état d’urgence actuel, la question est donc de savoir 
en  quoi  la  diffusion  actuelle  du  nouveau  coronavirus  nous  impose  effectivement  une  telle 
obligation, et en quoi ce « nous » en question peut encore être appelé une communauté politique 
libre de ses choix. 

Une  première  méprise  consisterait  à  assimiler  l’urgence  à  un  phénomène  désormais  bien 
connu,  et  qu’on  peut  appeler,  avec  Hartmut  Rosa,  « l’accélération »1.  Ces  deux  obligations 
ressemblantes  n’ont  en  réalité  ni  la  même  cause,  ni  les  mêmes  effets.  Pour  Hartmut  Rosa, 
l’accélération  repose  sur  les  infrastructures  socio-techniques  de  la  société  moderne,  et 
principalement les infrastructures de transport et de communication. Elle est mue par la recherche 
de la productivité et le désir d’une vie intense, dans un mouvement qui acquiert peu à peu une 
relative autonomie. Toutefois, au contraire de l’urgence, l’accélération ne modifie pas l’ordre des 
priorités, mais ne consiste qu’à accélérer indéfiniment la cadence de leur réalisation, dans une 
course vers l’augmentation de la productivité et l’intensification des expériences de la vie qui est 
comme l’esprit général de notre temps. 

Il y a ainsi actuellement un désir très perceptible, au sommet de l’État, d’en finir en quelque 
sorte  avec  l’urgence  et  son  temps  suspendu,  pour  en  revenir  aux  bienfaits  supposés  de 
l’accélération. Cela est manifeste dans la manière dont les pouvoirs publics font face à la situation 
sanitaire, et qui ne fait que poursuivre la façon dont la transformation de l’action publique a été  
pensée depuis maintenant plusieurs années. 

Sur  le  plan  de  ce  que  Rosa  nommerait  les  représentations  culturelles,  le  mouvement  de 
réforme managériale de l’administration publique paraît, de fait, largement inspiré par l’idée que le 
rythme  des  agents  publics  doit  être  celui,  soumis  à  une  accélération  constante,  de  l’activité 
économique. On peut penser en particulier au développement de modes d’évaluation quantitative 

1 H. Rosa, Accélération. Pour une critique sociale du temps, Paris, La Découverte, 2010 ; Aliénation et accélération. Vers une 
théorie critique de la modernité tardive, Paris, La Découverte, 2014.

https://aoc.media/analyse/2021/03/25/etat-durgence-moment-democratique/
https://aoc.media/analyse/2021/03/25/etat-durgence-moment-democratique/


de l’action administrative, visant à augmenter l’efficacité et l’efficience des fonctionnaires, qui se 
déploie  sans véritable  interruption depuis 2007 au moins.  On sait  désormais à  quel  point,  du 
soignant au chercheur en passant par  le  magistrat,  tous les agents publics ont  été amenés à 
intégrer l’idée qu’ils coûtent a priori plus qu’ils ne devraient à la collectivité. S’en est suivie une 
mise sous tension de leur action, comme s’ils avaient les mêmes contraintes économiques que les 
travailleurs du secteur privé. Cependant, cette tension est d’autant plus forte que cette contrainte 
pseudo-marchande est venue s’ajouter, dans leurs cas, à leurs obligations statutaires d’agents 
publics, rendant leurs contraintes infiniment plus lourdes (sinon tout simplement contradictoires 
entre elles). 

Or cette immersion de l’administration dans un régime de concurrence est très loin d’avoir 
cessé à l’occasion de la crise sanitaire. En témoigne la dévolution de la planification de crise à des  
cabinets  de  conseil  privés,  qui  contribue  paradoxalement  à  la  perte  de  compétence  de 
l’administration, qu’un tel recours est censé pallier2. Mais si l’on se place dans une perspective 
temporelle, ce rythme imposé aux agents publics entre en contradiction avec une caractéristique 
fondamentale de l’État, qui est sa perpétuité. L’assimilation, contre l’évidence, de la dette publique 
à la dette privée est un autre exemple de cette contradiction temporelle (l’État se voyant dénié le 
caractère  perpétuel  de  sa  dette  et  les  implications  que  cela  comporte  sur  le  plan  de  son 
financement notamment)3. Dès lors, ce n’est donc pas que l’urgence se distingue de l’accélération : 
en réalité, elle s’y oppose frontalement. 

L’urgence, nouvel absolu politique 

En les confondant, pourtant, on s’expose à un second malentendu essentiel, et qui en est 
comme le corrélat  inverse,  à  savoir  que,  pour faire  droit  au caractère  absolu  et  suspensif  de 
l’urgence, il faudrait considérer qu’elle relève d’une essence transcendante, éternelle. Cette idée a 
été théorisée principalement par Carl Schmitt. Celui-ci soutenait que la décision de la situation 
d’exception,  en  tant  que  prérogative  du  souverain,  constituait  par  essence  le  lieu  propre  du 
politique, et permettait donc de penser le primat de celui-ci sur l’ensemble des institutions sociales,  
comme l’économie  et  le  droit.  Dans  cette  perspective,  ce  n’est  donc  pas  la  règle  qui  tolère 
l’exception, mais au contraire l’exception qui décide de la règle. La décision est souveraine, et se 
passe ainsi de toute justification : elle est transcendante à l’ordre juridique. 

Schmitt  opère  ainsi  une  véritable  mythification  de  l’exception,  inséparable  d’une  violence 
essentielle faite à l’ordre juridique. En ces temps où l’autoritarisme retrouve des couleurs un peu 
partout,  l’ancien  nazi  conserve,  de  fait,  de  nombreux  admirateurs.  En  l’occurrence,  cela  peut 
pourtant étonner, quand on voit la responsabilité des régimes et des politiciens autoritaires (Chine,  
Brésil, et même États-Unis) dans la diffusion du virus. Mais c’est sa relecture par Giorgio Agamben 
qui  est  sans doute  pour beaucoup dans sa présence dans le  débat  public  depuis  le  début de 
l’épidémie. En élargissant considérablement la conception schmittienne de l’exception, celui-ci a 
tenté en effet d’en faire un instrument de compréhension de la manière même dont le pouvoir  
s’exerce dans nos sociétés modernes, et qu’il caractérise du terme, emprunté à Michel Foucault, de 
« biopolitique ». 

Chez  ce  dernier,  cependant,  la  notion  permettait  de  décrire  un  ensemble  d’appareils  de 
production de savoir et de contrôle de la population à partir du moment où il ne s’agissait plus 
d’augmenter la puissance du monarque, mais la puissance productive de la nation, et donc, in fine, 
sa  santé.  La  biopolitique,  alors,  est  donc  indissociable  de  ce  basculement  dans  l’ère  d’un 
gouvernement par la normalisation, qui impose aux individus une nouvelle forme de contrainte, 
beaucoup  plus  insidieuse  dès  lors  qu’elle  opère  de  manière  latérale  par  rapport  à  l’appareil 
disciplinaire traditionnellement associé à l’appareil  d’État (que Foucault  nomme parfois, un peu 
rapidement, le « vieux droit de la souveraineté »). Mais chez Agamben, la notion a un sens très 
différent. D’une part, il en fait une caractéristique absolument générale et transhistorique. D’autre 
part, il soutient qu’il s’agit en fait d’un pouvoir qui isole, dans l’existence de ceux qui y sont soumis, 
la  part  la  plus  dénuée  de  toute  élaboration culturelle  ou  symbolique,  et  qui  ne  consiste  plus  
justement que dans le pur et simple fait  de rester en vie : ce qu’il  appelle la « vie nue ». Et 
surtout, ce déploiement généralisé de la politique actuelle de la vie nue provient selon lui de son 
articulation (et non son opposition, comme chez Foucault) au droit de la souveraineté. 

2 Je renvoie entre autres aux tribunes de deux spécialistes de l’administration publique, Luc Rouban et Antoine 
Vauchez, respectivement les 7 janvier et 29 janvier derniers (On assiste à une nouvelle étape dans la privatisation 
de l’action publique :  ; Covid-19 : « La stratégie du court-curcuit a un coût, des biais et des effets pervers). 
3 Le débat récent sur l’opportunité de l’annulation de la dette contractée pour surmonter la crise sanitaire a eu, 
entre autres mérite, celui d’élever le débat et de sortir de ces lieux communs indéfiniment ressassés (même si l’on 
peut douter de l’ampleur de cet effet pédagogique sur le grand public).

https://www.lemonde.fr/idees/article/2021/01/29/covid-19-la-strategie-du-court-circuit-a-un-cout-des-biais-et-des-effets-pervers_6068067_3232.html?fbclid=IwAR0va85cPT4UcbVsEmhEAB6-bT8Tx2-tjmdjAXe1KKKMyJiQZWfg07cxADs
https://www.lemonde.fr/politique/article/2021/01/07/on-assiste-a-une-nouvelle-etape-dans-la-privatisation-de-l-action-publique_6065458_823448.html
https://www.lemonde.fr/politique/article/2021/01/07/on-assiste-a-une-nouvelle-etape-dans-la-privatisation-de-l-action-publique_6065458_823448.html


Tout l’affairement contemporain autour de la productivité ne viendrait donc que de l’abandon 
du  sens  de  la  liberté  au  profit  d’un  pouvoir  souverain  éternel.  L’urgence  ne  s’opposerait  à 
l’accélération, en théorie, que pour la reconduire indéfiniment en pratique. Et Agamben ne cherche 
guère les moyens de limiter le déploiement de la logique biopolitique qu’il décrit. Son diagnostic, au 
fond, ne nous laisse guère le choix : à moins d’affronter bravement la mort en refusant les aides de 
la  santé  publique moderne,  nous n’avons  rien à  faire  de  mieux que déplorer  notre  misérable 
condition (ou plutôt, peut-être, nous complaire de notre supposée lucidité face à celle-ci). 

Dès lors, pour ceux qui ne sont convaincus ni la mythologisation schmittienne du politique, ni  
par le néo-messianisme agambenien, demeure la question initiale, celle d’une possible dimension 
démocratique de l’urgence. Pour ce faire, il  faut penser cette dernière autrement que par une 
opposition tranchée entre le temps de la vie ordinaire et celui d’une éternité transcendante. Il faut 
simplement comprendre en quoi l’urgence peut être considérée comme politiquement légitime et 
juste. 

L’urgence comme temps révolutionnaire

À sa façon, Jean-Paul Sartre a donné des indications en ce sens. En relisant sa Critique de la 
raison  dialectique,  on  peut  comprendre  que,  si  l’urgence  a  un  caractère  absolu,  c’est  qu’elle  
instaure une rupture dans la temporalité sociale, dont l’idée remonterait à la Révolution. 

Pour  Sartre,  notre  vie  sociale  est  contrainte  par  des  déterminations  matérielles  qui  nous 
ramènent  au  statut  de  choses.  Les  hommes  ne  sont  ainsi  que  des  « individus »  dans  des 
« séries » :  des  entités  plus  ou  moins  interchangeables  dans  des  ensembles  où,  telles  la  file 
d’attente d’un autobus, nous nous trouvons disposés extérieurement les uns aux autres. Pour que 
nos relations deviennent humaines, et non plus matérielles, il faut passer brusquement à un autre 
état des relations sociales, que Sartre appelle le « groupe en fusion ». Alors, chacun d’entre nous 
est comme le représentant du groupe tout entier aux yeux des autres. Le collectif, qui s’institue en 
chacun, s’intègre dans la série des individus, et la fait exploser : alors nous existons comme groupe 
unifié. Dans ce groupe, il n’y a pas de hiérarchie stable justifiée par des principes transcendants.  
Personne n’est en position de commander :

« Je cours, de la course de tous, je crie : « Arrêtez ! » tout le monde s’arrête ; quelqu’un crie  : 
« Repartez ! » ou bien : « À gauche ! À droite ! À la Bastille ! » Tout le monde repart, suit le tiers 
régulateur, l’entoure, le dépasse, le groupe le reprend dès qu’un autre tiers par un « mot d’ordre » 
ou une conduite visible de tous se constitue un instant comme régulateur. Mais le mot d’ordre n’est  
pas obéi. Qui obéirait ? et à qui ? »4 

Il est grisant en effet de s’apercevoir soudain membre d’une totalité. On a pu entendre, dans 
des vidéos de manifestations de gilets jaunes, ce cri de supporter : « C’est énorme ! ». Il y avait 
bien, à vrai dire, une « énormité », au sens où la logique collective bouleverse profondément la 
normalité  des  séries  individualisantes  et  rationalisatrices,  et  rend  la  situation  radicalement 
imprévisible. Cette expérience rare et instable, Sartre la nomme d’après Malraux, « l’Apocalypse » 
– une apocalypse non eschatologique, qui se borne à « révéler » le groupe à lui-même. Le rideau 
se déchire, et les individus se découvrent former un véritable sujet collectif.

Cependant, cette sublimation de la structure sociale en groupe humain vivant ne peut en fait 
s’opérer  qu’à  l’occasion  de  la  perception,  par  les  individus,  d’un  danger.  C’est  le  cas, 
paradigmatique, de l’insurrection du 14 juillet 1789 : pour Sartre, la colère, l’indignation, convertit 
soudain la peur face au danger en une résolution collective et émancipatrice. C’est ici que l’urgence 
entre  en  scène :  l’ennemi  pouvant  arriver  à  chaque  minute,  « l’opération  se  définit  à  chacun 
comme la découverte urgente d’une terrible liberté commune »5.

L’urgence est donc l’opératrice de la fusion : le temps de la réaction face au danger doit être le 
plus court possible. On sait qu’on ne compte plus le temps comme d’habitude dans les moments de 
fièvre : toute l’énergie est comme jetée dans la fournaise de l’action et c’est le groupe lui-même, et 
non les choses (horloge ou calendrier), qui donne la véritable mesure de l’action. Il y a bien là le 
modèle  d’un  véritable  sentiment  d’urgence  collective,  et  –  du  moins,  possiblement  – 
démocratique. 

Car cette formule, précisément, montre l’ambiguïté « terrible » de cette révélation. La liberté 
est terrible, d’abord car ne prend sens que dans la lutte, mais surtout parce que cette lutte est en  
fait une lutte contre soi-même : chacun sait au fond qu’il ne tient qu’à peu de choses pour que 
l’énergie collective retombe, et que la vie matérielle reprenne ses droits contre l’instant fragile de la 
fusion. D’où la nécessité du serment de fidélité collective. Celui-ci est à la fois une garantie du 

4 Jean-Paul Sartre, Critique de la raison dialectique, Paris, Gallimard, 1960, p. 408.
5 Ibid., p. 394 (je souligne).



groupe contre les individus et de chacun contre tous les autres, c’est-à-dire qu’il institue le groupe 
comme pouvoir de sanction. La fraternité n’est dès lors que la face radieuse de la terreur : « Jurer, 
c’est dire en tant qu’individu commun : je réclame qu’on me tue si je fais sécession6[6] ». 

Si donc dans l’urgence le groupe agit à travers chacun, c’est parce que chacun devient, envers  
tout autre, juge et gardien de ce même groupe. Autrement dit, la fraternité émancipatrice implique 
la Terreur et la loi des suspects : on ne peut donc distinguer, dans la Révolution, 1789 et 1793. 
Selon la formule de Clemenceau, « la Révolution française est un bloc »7. On peut sans doute faire 
l’hypothèse que cette représentation collective du temps collectif  comme temps de l’urgence a 
durablement marqué notre  imaginaire politique8,  ne  serait-ce que par  son activation à  grande 
échelle sous la forme de la levée en masse face au danger extérieur, qui fit passer des luttes 
dynastiques  aux  vastes  engagements  nationaux.  Si  cette  hypothèse  est  correcte,  alors  cette 
ambiguïté  fondatrice  est  encore  notre  héritage.  Notre  difficulté  à  penser  l’urgence  de  santé 
publique, nous la devons, entre autres, au souvenir du Comité de salut public. 

Urgence sanitaire et sens de la communauté

Force est pourtant de constater que face au Covid-19, la réactivation de l’imaginaire de la 
mobilisation  en  masse,  qui  a  pourtant  été  tentée  par  Emmanuel  Macron,  dans  son  premier 
discours, tout empreint d’une rhétorique guerrière et du souvenir de Clemenceau, s’est révélée 
aussi inadaptée qu’inopérante. De fait, un virus n’est pas une armée étrangère et ne menace pas  
notre  identité  collective,  ne  serait-ce  que parce  qu’il  est  totalement  dépourvu  d’intention.  Par 
contraste, le précédent état d’urgence, voté sous la menace terroriste, avait suscité de véritables 
réactions d’émotion collective, et même de résurgences de symboles nationalistes qu’on avait pu 
croire tombés en désuétude. Or cette fois, le danger n’est pas d’ordre moral, mais purement vital  : 
décalage  qui  rend  incertaine  la  dynamique  de  réaction  collective,  et  n’engendre  que  déni, 
sidération, ou, au mieux, déploration de la « vie nue »9.

Et  pourtant,  la  crise  épidémique  conserve  une  capacité  mobilisatrice  si  on  désigne 
correctement l’origine du danger : non dans un simple agent infectieux, mais dans notre propre 
mode de vie. Beaucoup a été dit sur le lien entre diffusion du virus et infrastructures de transport 
et d’échange de marchandises (voire, sur le lien entre diffusion par aérosols et pollution de l’air),  
mais aussi sur la faiblesse des institutions de soin et de lien social, déstabilisées par des années 
d’austérité et de néomanagement autoritaire ; sur les effets de la désindustrialisation occidentale 
en termes de dépendances aux flux internationaux ; et, enfin, sur la vulnérabilité générale où nous 
place notre rapport prédateur envers la nature. À cet égard, c’est évidemment l’urgence écologique 
et climatique qui se dessine derrière l’état d’urgence du COVID-19, avec dans les deux cas une 
même responsabilité humaine. 

L’urgence sanitaire, dans cette perspective, est bel et bien porteuse d’une obligation politique 
et sociale, celle de se détourner de la frénésie accélératrice dont le rythme vient violemment à 
contretemps de la réalité du virus. C’est ce qu’a paru reconnaître le président de la République 
dans  son  discours  du  13  avril  2020,  quoique  sans  guère  se  soucier,  depuis,  de  joindre 
véritablement les actes à la parole. 

Prendre la mesure de la gravité de la situation implique pourtant de ne pas hésiter à prendre 
les  décisions  qui  s’imposent,  sans donner  l’impression de jouer  au plus  fin  avec  l’opinion des 
citoyens,  ni  à plus forte  raison,  avec le virus lui-même. À cet  égard,  formuler  la question du 
consentement politique aux mesures sanitaires sous la forme de leur seule acceptabilité sociale est, 
fondamentalement,  une  triple  erreur.  D’abord,  sur  le  plan  sanitaire,  cela  conduit  à  faire  des 
arbitrages dont rien ne dit qu’in fine ils protégeront davantage les ressources économiques de la 
société ; ensuite, le fait même de la tergiversation incessante prive les citoyens et les acteurs 
économiques des moyens de se projeter dans un cadre temporel un tant soit peu stable, et donc 
rassurant ; enfin,  cela met de facto les individus dans une position infantilisante, même et surtout 
si le but affiché est de protéger leur santé psychique – dans une condescendance qui est le fond 

6 Ibid., p. 448.
7 Voir encore récemment E. de Waresquiel, Sept jours. 17-23 juin 1789, La France entre en révolution, Paris, 
Taillandier, 2020. 
8 F. Brahami a ainsi souligné à quel point la Révolution, comme événement se donnant lui-même pour être sans 
précédent historique, a pu, aux yeux des contemporains, avoir valeur de traumatisme, précisément en ce qu’il 
était une « offense faite au temps » dans sa dimension de transmission et de continuité (voir La raison du peuple, 
Paris, Les Belles Lettres, 2016). 
9 Voir par exemple C. Delsol, «     Covid 19     : on abolit l’existence à force de protéger la vie nue     »  , lefigaro.fr, 23 
octobre 2020. À noter que cette défense de la « vie nue » n’est pas sans prendre des teintes eugénistes lorsqu’elle 
conduit à déplorer que les jeunes et les valides soient « sacrifiés » pour les plus âgés et les plus fragiles (argument 
qui est au moins aussi fragile sur le plan de la santé publique qu’il ne l’est sur celui de la morale). 

https://aoc.media/analyse/2021/02/11/la-bourse-et-la-vie-crise-du-capitalisme-et-crise-sanitaire/
https://449FE378-5D17-4B63-8DB5-8845553107CA/#_ftn6
https://www.lefigaro.fr/vox/societe/chantal-delsol-covid-19-on-abolit-l-existence-a-force-de-vouloir-proteger-la-vie-nue-20201023


même de  ce  qui  est  reproché  actuellement  aux  « élites »  gouvernantes.  Formulée  en  termes 
politiques, la question n’est donc pas celle de savoir si les individus ont les ressources psychiques 
pour affronter les mesures d’urgence, mais si celles-ci leur paraissent nécessaires et justes. Or il ne 
suffit pas, pour cela, de se payer de mots. 

Il  faut  certes  reconnaître  que  l’opposition  simpliste  entre  libre  marché  mondialisé  et 
protectionnisme  intégral  n’aide  pas  à  entrevoir  une  solution  à  la  hauteur  du  problème.  Pour 
reprendre les concepts de Sartre,  le débat sur le retour de la souveraineté économique paraît 
révéler une tentative assez confuse de retrouver un moteur du collectif par l’identification d’un 
danger  extérieur  (figuré  par  les  délocalisations  industrielles,  voire,  comme l’a  suggéré  Donald 
Trump, par les intentions malfaisantes des « Chinois »). De fait, il est plus difficile de susciter une 
réaction collective devant les dangers impliqués par ses propres actions.

Plutôt  que  de  souhaiter  simplement  refermer  les  frontières,  on  gagnerait  ainsi  à  faire 
l’hypothèse  que  la  pandémie  virale  est  une  occasion  de  transformer  notre  représentation  du 
collectif émancipateur, en modifiant leur tracé. Ancrage matériel et symbolique de la collectivité,  
ces nouvelles frontières dessineraient aussi de nouvelles solidarités. Frontières d’une collectivité 
transnationale, car la réaction face au virus n’est réellement efficace que si elle est coordonnée au 
niveau le plus large. Mais aussi d’une collectivité qui inclut les conditions terrestres d’existence,  
donc les êtres vivants autres qu’humains, comme parties prenantes d’un processus d’émancipation 
collective. 

L’urgence  immédiate  nous  force  ainsi  à  nous  synchroniser  sur  le  temps  inquiétant  de  ce 
dernier, sachant que personne n’est aujourd’hui capable de savoir quand ni comment sa menace 
disparaîtra10. Au-delà encore, elle nous conduit à nous synchroniser sur celui des conditions de la 
vie  humaine,  temporalité  d’un  tout  autre  ordre  que  celle  des  transactions  instantanées  et  de 
l’information continue. Cette ambition implique enfin, plus largement, de surmonter la difficulté 
intrinsèque d’un élargissement de la communauté politique au-delà des êtres humains. Loin de tout 
lyrisme facile, il  s’agirait surtout, pour ce faire, de comprendre que le danger qui pèse sur les 
autres êtres vivants est essentiellement le même que celui qui pèse sur nous. 

C’est  le  défi  qui  semble  nous  être  lancé  aujourd’hui  par  cette  urgence  d’un  type  certes 
nouveau, mais dont on aurait tort de minimiser le caractère encore et toujours fondamentalement 
politique. Elle conduit, selon toute apparence, à rompre avec la conception commune de la richesse 
fondée sur la simple valorisation marchande d’une « nature » censément extérieure et indéfiniment 
disponible, et à trouver d’autres modes de valorisation de la préservation de nos conditions de vie,  
qui soient susceptibles de contrecarrer la dynamique autodestructrice qui porte actuellement la 
société de marché11. 

10 Voir en ce sens Éloi Laurent, Et si la santé guidait le monde ? Paris, Les Liens qui Libèrent, 2020. 
11 Ce texte est issu d’une conférence donnée en janvier 2021 à l’École nationale de la magistrature ; je remercie 
Bertrand Mazabraud de m’avoir donné l’occasion de le rédiger.


